
 
 

Pfarramt  

Rudolf Gebhard | Hintere Hauptgasse 15 | 4800 Zofingen | 062 751 13 39 | ruedi.gebhard@ref-zofingen.ch | 

www.ref-zofingen.ch 

Gottesdienst am 2. Sonntag nach Epiphanias, 18. Januar 2026, 9.30 Uhr, 

Stadtkirche Zofingen / 11.00 Uhr Zentrum Eichhölzli Mühlethal 

 

Warum? (Jer 14, 1.2-9) 

 

Aus Psalm 42 

9 Am Tage sendet der Herr seine Güte, 

und des Nachts singe ich ihm und bete zu dem Gott meines Lebens. 

10 Ich sage zu Gott, meinem Fels: 

Warum hast du mich vergessen? 

Warum muss ich so traurig gehen, 

wenn mein Feind mich drängt? […] 

12 Was betrübst du dich, meine Seele, 

und bist so unruhig in mir? 

Harre auf Gott; denn ich werde ihm noch danken, 

dass er meines Angesichts Hilfe und mein Gott ist. 

 

Jeremia 14, 1.2-9 (Predigttext) 

1 Das war das Wort des Herrn an Jeremia aus Anlass der Dürre: 2 Juda trauert, 

und seine Tore sind verfallen, trauernd sind sie zu Bo-den gesunken, und Jerusa-

lems Schreie steigen empor. 3 Ihre Mächtigen schicken ihre Diener nach Wasser, 

sie kommen zu den Zisternen, sie finden kein Wasser, sie kehren zurück, ihre 

Krüge sind leer, sie stehen in Schande und sind beschämt und verhüllen ihr Haupt. 

4 Wegen des Ackers voller Risse, weil kein Regen auf das Land fiel, stehen die 

Landarbeiter in Schande da, haben sie ihr Haupt verhüllt. 5 Sogar die Hirschkuh 

auf dem Feld: Sie verlässt das Junge, das sie geworfen hat, denn da ist kein Gras. 

6 Und Wildesel stehen auf kahlen Höhen, wie die Schakale schnappen sie nach 



 

 

Luft, ihre Augen sind erloschen, denn da ist kein Kraut. 7 Wenn unsere Vergehen 

gegen uns zeugen, Herr, so handle, um deines Namens willen! Oft sind wir treulos 

gewesen, wir haben gesündigt gegen dich! 8 Du, Hoffnung Israels, sein Retter in 

der Zeit der Not! Warum bist du wie ein Fremder im Land und wie ein Wanderer, 

der einkehrt, nur um zu übernachten? 9 Warum bist du wie ein Hilfloser, wie ein 

Held, der nicht helfen kann? Du bist doch in unserer Mitte, Herr, und dein Name 

ist ausgerufen über uns! Verlass uns nicht! 

 

Römer 8, 24-26 

24 Denn wir sind gerettet auf Hoffnung hin. Die Hoffnung aber, die man sieht, ist 

nicht Hoffnung; denn wie kann man auf das hoffen, was man sieht? 25 Wenn wir 

aber auf das hof-en, was wir nicht sehen, so warten wir da-rauf in Geduld. 26 

Desgleichen hilft auch der Geist unsrer Schwachheit auf. Denn wir wissen nicht, 

was wir beten sollen, wie sich’s gebührt, sondern der Geist selbst tritt für uns ein 

mit unaussprechlichem Seufzen. 

 

Liebe Gemeinde 

Haben Sie vorher bei der Lesung des Predigttextes aus dem Jeremiabuch nicht 

auch leer geschluckt und gestockt? Da beschreibt einer vor 1600 Jahren im fernen 

Israel eine Situation, die für uns heute weltweit aktueller und brisanter nicht sein 

könnte. Eine Dürre hält das Land gefangen. Selbst die Mächtigen finden kein Was-

ser, die Politik ist ratlos. Kein Gras und kein Kraut wächst mehr auf den kahlen 

Berghöhen. Schakale schnappen nach Luft, ihre Augen sind erloschen.  

War Jeremia ein verkappter Klimaaktivist oder ein früher Warner vor dem Arten-

sterben? Ein Vorkämpfer für das Recht der aussermenschlichen Natur oder sogar 

ein visionärer Städtebauer, der Einöden aus Beton in Grünflächen verwandeln 

will? 

Dürren waren in den kargen Hügeln Judäas und Palästinas auf jeden Fall immer 

schon eine grosse Gefahr für Mensch und Tier. Da kannte sich nicht nur der 



 

 

Prophet sondern auch alle judäischen Bauern aus. Aber Jeremia spricht nicht nur 

von äusseren Dürrezeiten, sondern auch von innerer Dürre: Trauer, Schreie er-

füllen die Stadt. Die erloschenen Augen der Schakale haben wohl noch weiterge-

hende, tiefere Ursachen als bloss die Sehnsucht nach frischem Wasser. Die zer-

fallenen Tore der stolzen Stadt Jerusalem bezeugen eine Trauer, die weiter reicht 

als die Erkenntnis, dass die Krüge leer bleiben. Eine bleierne Stimmung, eine De-

pression scheint sich über das ganze Land auszubreiten. Und je unausweichlicher 

die düsteren Zukunftsprognosen ausfallen, desto bedrückter und hoffnungsloser 

wird die Stimmung 

Wie bekannt kommt uns das doch vor! 

In einem kürzlich erschienen Artikel in einer deutschen Wochenzeitung wird sogar 

gefragt: „Hat also die Menschheit ihren Untergang beschlossen?“ Die Verfasserin 

widerspricht dann allerdings den Untergangspropheten und stellt eine überra-

schende These auf: „Hat die Menschheit ihren Untergang beschlossen? Wer diese 

Frage bejaht, macht einen entscheidenden Fehler. Er blickt auf die Menge und 

übersieht dabei den Menschen. Er verallgemeinert die [einzelnen Mächtigen,] die 

Trumps dieser Welt und übersieht, dass sich weltweit Hunderttausende für die 

Rettung der Natur, des Klimas engagieren. […] Und er übersieht et-was, das die 

Geschichte immer wieder geprägt hat: Die Fähigkeit von Menschen, sich selbst zu 

überraschen und die Zukunft unerwartet zu verändern.“ (Petra Pinzler, in: Die 

ZEIT, Nr. 54, 17.12.25, 6) 

Nun, Jeremia wäre vielleicht nicht ganz so hoffnungsvoll, was die Fähigkeiten des 

Menschen betrifft. Aber auch er ist kein Untergangsprophet. Vielleicht ist sogar 

seine Hoffnung radikaler, weil er den Ursachen der Dürre, der Trauer, der Klima-

katastrophe noch tiefer auf den Grund geht und noch radikalere Fragen stellt. 

Jeremia sieht das Leiden der Hirschkuh, des Wildesels, der Schakale. Alles keine 

Nutztiere, sondern wilde Tiere, die wichtig sind für die Artenvielfalt. Schakale wer-

den darüber hinaus in biblischer Zeit sehr gefürchtet. Sie leben am Rande der 

Wüste, in grossen Ru-, und erobern zerstörtes Kulturland nach Kriegen, wohnen 



 

 

dann in den Ruinen der Städte. Ihr Geheul wird manchmal zum Sinnbild mensch-

licher Klage und menschlicher Hilferufe. Wenn also selbst Schakale unter der 

Dürre leiden, dann besteht kaum noch Hoffnung. Schakale schnappen sie nach 

Luft, ihre Augen sind erloschen. So beschreit Jeremia das Lei-den dieser Tiere. 

Und dann bringt er dieses Leid der Kreatur mit dem Menschen in Verbindung: 

Unsere Vergehen zeugen gegen uns. […] Oft sind wir treu-los gewesen, wir haben 

gesündigt. 

Unser Vergehen – Treulosigkeit – Sünde. 

Stichworte, die wir in der Klimadebatte wohl seltener hören. Zwar wissen die meis-

ten um den menschengemachten Klimawandel – aber von ‚Sünde‘ wagt kaum je-

mand zu sprechen. Sünde - ein Wort, das tunlichst vermieden wird, sogar in Kirche 

und Theologie. Dabei bedeutet dieses viel geschmähte und ja, leider oft auch 

missbrauchte und falsch verstandene Wort nichts anderes als ‚Treulosigkeit‘. 

Sünde bedeutet, den anderen Menschen, sich selbst und Gott untreu zu sein, sich 

von ihnen abzuwenden, die Gaben und Talente, die Gott uns geschenkt hat, zu 

missachten, seine gute Schöpfung mit Füssen zu treten. Jeremia kann die Bedro-

hung von Natur und Schöpfung nicht anders wahrnehmen als gleichzeitig, über 

die Abgründe des Menschseins, über unsere Schuld nachzudenken. Denn nur mit 

der Einsicht in die eigene Verfehlung und Treulosigkeit beginnt das Heilwerden, 

der Heilungsprozess. Und nur mit der Umkehr und mit neu zu lernen-dem Respekt 

vor Gott, dem Besitzer dieser Erde – auch der unterirdischen Schätze – ist die 

Selbsterkenntnis aussichtsreich. 

Die Selbstreflexion und die Umkehr sind aber nur der Anfang. Sie würden in der 

Verzweiflung enden, wenn nicht das zweite folgen würde, das Aus-Sich-Heraus-

kommen, die Anrede, das DU: 

Du, Hoffnung Israels, sein Retter in der Zeit der Not! Warum bist du wie ein Frem-

der im Land und wie ein Wanderer, der einkehrt, nur um zu übernachten? Warum 

bist du wie ein Hilfloser, wie ein Held, der nicht helfen kann? Du bist doch in unse-

rer Mitte, Herr, und dein Name ist ausgerufen über uns! Verlass uns nicht! 



 

 

Zweimal DU, zweimal WARUM. Beides gehört zusammen. Beides gehört ins Ge-

bet. Jeremia wendet sich an Gott, an das geheimnisvolle DU, an den, der Hoffnung 

und Rettung ist. Und gleichzeitig fordert er ihn heraus, schleudert ihm die schein-

bar frechsten Fragen entgegen: WARUM? Warum bist du hilflos? Warum kannst 

du nicht helfen? Warum wendest du dich wieder von uns ab, bleibst nicht bei uns, 

hilfst uns nicht? 

Das sind eben gerade keine sündhaften Fragen, sondern sie sind Ausdruck der 

Treue. Gott treu zu bleiben heisst nicht, immer demütig, untertänig, scheinbar 

fromm zu sein, sondern alles, was wir nicht verstehen können, was uns wütend, 

verzweifelt macht, ihm hinzuschreien, ja ihn herauszufordern, zu ihm zu klagen. 

Wo auch immer in der Bibel die Warum-Frage gestellt wird, ist es eine Frage im 

Gebet. Eine Frage in der zweiten Person, in der An-rede. Keine allgemeine welt-

anschauliche Frage, wie sie in der Neuzeit von den Philosophen seit der Auklärung 

gestellt wurde: Warum lässt der gute Gott das Leiden zu? Warum schreitet Gott 

nicht ein gegen Ungerechtigkeiten? Diese Fragen sind notwendig und wich-, aber 

es ist aussichtsreicher, wenn nicht über Gott geredet und gefragt, sondern zu ihm 

geredet, wenn wir nicht über ihn klagen und uns von ihm abwenden, sondern wenn 

wir ihn selbst anklagen, herausfordern, ihm unsere Not hinschreien: 

Warum hast du mich vergessen? 

Warum muss ich so traurig gehen? So fragt auch der Psalmist.  

Und Jeremia: Warum bist du, Gott, wie ein Fremder im Land […] Warum bist du 

wie ein Hilfloser, wie ein Held, der nicht helfen kann? 

Und wir erinnern uns an das letzte Gebet von Jesus am Kreuz: Mein Gott, mein 

Gott, warum hast du mich verlassen? 

Was ist die Antwort auf all diese Fragen? Gibt es überhaupt Antworten? Während 

der Psalmist ganz bei sich bleibt, seine eigenen, persönlichen Leiden Gott hin-

schreit, geht es dem Propheten um die Stadt, das Volk, also um die Politik, die 

äussere Welt, das Zusammenleben. 



 

 

Das Buch Jeremia kreist um die Zerstörung Jerusalems durch die Babylonier im 

Jahr 587/86 v. Chr., um die Fragen, ob die Katastrophe hätte vermieden werden 

können, warum Gott nicht eingegriffen hat. 

Eine einfache Antwort gibt weder Jeremia noch ist sie in der ganzen Bibel zu fin-

den. Die Antwort ist vielleicht eher ein Trotz, ein Dennoch, das wiederum im Gebet 

laut wird: Du bist doch in unserer Mitte, Herr, und dein Name ist ausgerufen über 

uns! Verlass uns nicht! Im Neuen Testament dauert es nach dem Kreuzestod Jesu 

drei Tage, bis Gott antwortet. Und auch der Apostel Paulus tastet der Antwort vor-

sichtig nach: Denn wir sind gerettet auf Hoffnung hin. Die Hoffnung aber, die man 

sieht, ist nicht Hoffnung. 

Wir sehen nichts. Weder ein grosses Licht noch einen Hoffnungsschimmer. Ge-

rade am An-fang dieses neuen Jahres haben wir wieder das Gefühl, dass eher 

alles immer schlimmer wird. Aber wir beten, wir können rufen: Du bist doch in un-

serer Mitte! Und: Wir sind gerettet auf Hoffnung hin. 

Aller Dürre, aller Trauer, allen Zweifeln und Verzweiflungen entgegen steht das: 

Du bist…! Wir sind gerettet… 

Halten wir daran fest! Lassen wir Gott nicht los, rufen wir ihn um Hilfe an: Verlass 

uns nicht! Legen wir diese Erde, die Menschheit dem hin, der in unserer Mitte ist, 

dessen Name über uns ausgerufen ist. Er hat die Menschen seit altersher immer 

wieder überrascht, der Geschichte immer wieder neue, hoffnungs-volle Wege ge-

geben. 

Und so möchte ich den zitierten Zeitungsartikel nur ganz leicht, aber entscheidend 

abwandeln: Nicht bei uns Menschen, wohl aber bei Gott liegt die „Fähigkeit [… und 

der Wille, uns immer wieder heilsam] zu überraschen und die Zukunft unerwartet 

zu verändern.“ 

Und sein Friede, der höher und weiter reicht als all unser Verstehen, bewahre un-

sere Herzen und Sinne in Jesus Christus, der nicht von Gott verlassen wurde son-

dern am dritten Tag auferstanden ist und lebt. Amen. 


