Reformierte
Kirche Zofingen

Zofingen Strengelbach Vordemwald

Gottesdienst am 2. Sonntag nach Epiphanias, 18. Januar 2026, 9.30 Uhr,
Stadtkirche Zofingen / 11.00 Uhr Zentrum Eichhodlzli Muhlethal

Warum? (Jer 14, 1.2-9)

Aus Psalm 42

9 Am Tage sendet der Herr seine Glite,

und des Nachts singe ich ihm und bete zu dem Gott meines Lebens.
10 Ich sage zu Gott, meinem Fels:

Warum hast du mich vergessen?

Warum muss ich so traurig gehen,

wenn mein Feind mich drdngt? [...]

12 Was betriibst du dich, meine Seele,

und bist so unruhig in mir?

Harre auf Gott; denn ich werde ihm noch danken,

dass er meines Angesichts Hilfe und mein Gott ist.

Jeremia 14, 1.2-9 (Predigttext)

1 Das war das Wort des Herrn an Jeremia aus Anlass der Diirre: 2 Juda trauert,
und seine Tore sind verfallen, trauernd sind sie zu Bo-den gesunken, und Jerusa-
lems Schreie steigen empor. 3 Ihre Mé&chtigen schicken ihre Diener nach Wasser,
sie kommen zu den Zisternen, sie finden kein Wasser, sie kehren zurtick, ihre
Kriige sind leer, sie stehen in Schande und sind beschamt und verhlillen ihr Haupt.
4 Wegen des Ackers voller Risse, weil kein Regen auf das Land fiel, stehen die
Landarbeiter in Schande da, haben sie ihr Haupt verhiillt. 5 Sogar die Hirschkuh
auf dem Feld: Sie verlasst das Junge, das sie geworfen hat, denn da ist kein Gras.

6 Und Wildesel stehen auf kahlen Hbhen, wie die Schakale schnappen sie nach

Pfarramt
Rudolf Gebhard | Hintere Hauptgasse 15 | 4800 Zofingen | 062 751 13 39 | ruedi.gebhard@ref-zofingen.ch |
www.ref-zofingen.ch



Luft, ihre Augen sind erloschen, denn da ist kein Kraut. 7 Wenn unsere Vergehen
gegen uns zeugen, Herr, so handle, um deines Namens willen! Oft sind wir treulos
gewesen, wir haben gesiindigt gegen dich! 8 Du, Hoffnung Israels, sein Retter in
der Zeit der Not! Warum bist du wie ein Fremder im Land und wie ein Wanderer,
der einkehrt, nur um zu tibernachten? 9 Warum bist du wie ein Hilfloser, wie ein
Held, der nicht helfen kann? Du bist doch in unserer Mitte, Herr, und dein Name

ist ausgerufen lber uns! Verlass uns nicht!

Romer 8, 24-26

24 Denn wir sind gerettet auf Hoffnung hin. Die Hoffnung aber, die man sieht, ist
nicht Hoffnung,; denn wie kann man auf das hoffen, was man sieht? 25 Wenn wir
aber auf das hof-en, was wir nicht sehen, so warten wir da-rauf in Geduld. 26
Desgleichen hilft auch der Geist unsrer Schwachheit auf. Denn wir wissen nicht,
was wir beten sollen, wie sich’s geblihrt, sondern der Geist selbst tritt fiir uns ein

mit unaussprechlichem Seufzen.

Liebe Gemeinde

Haben Sie vorher bei der Lesung des Predigttextes aus dem Jeremiabuch nicht
auch leer geschluckt und gestockt? Da beschreibt einer vor 1600 Jahren im fernen
Israel eine Situation, die fur uns heute weltweit aktueller und brisanter nicht sein
konnte. Eine Durre halt das Land gefangen. Selbst die Machtigen finden kein Was-
ser, die Politik ist ratlos. Kein Gras und kein Kraut wachst mehr auf den kahlen
Berghdhen. Schakale schnappen nach Luft, ihre Augen sind erloschen.

War Jeremia ein verkappter Klimaaktivist oder ein frither Warner vor dem Arten-
sterben? Ein Vorkampfer flr das Recht der aussermenschlichen Natur oder sogar
ein visionarer Stadtebauer, der Einoden aus Beton in Griunflachen verwandeln
will?

Durren waren in den kargen Hlgeln Judaas und Palastinas auf jeden Fall immer

schon eine grosse Gefahr fur Mensch und Tier. Da kannte sich nicht nur der



Prophet sondern auch alle judaischen Bauern aus. Aber Jeremia spricht nicht nur
von ausseren Durrezeiten, sondern auch von innerer Durre: Trauer, Schreie er-
fullen die Stadt. Die erloschenen Augen der Schakale haben wohl noch weiterge-
hende, tiefere Ursachen als bloss die Sehnsucht nach frischem Wasser. Die zer-
fallenen Tore der stolzen Stadt Jerusalem bezeugen eine Trauer, die weiter reicht
als die Erkenntnis, dass die Kruge leer bleiben. Eine bleierne Stimmung, eine De-
pression scheint sich Uber das ganze Land auszubreiten. Und je unausweichlicher
die dusteren Zukunftsprognosen ausfallen, desto bedrtckter und hoffnungsloser
wird die Stimmung

Wie bekannt kommt uns das doch vor!

In einem kurzlich erschienen Artikel in einer deutschen Wochenzeitung wird sogar
gefragt: ,Hat also die Menschheit ihren Untergang beschlossen?“ Die Verfasserin
widerspricht dann allerdings den Untergangspropheten und stellt eine Uberra-
schende These auf: ,Hat die Menschheit ihren Untergang beschlossen? Wer diese
Frage bejaht, macht einen entscheidenden Fehler. Er blickt auf die Menge und
ubersieht dabei den Menschen. Er verallgemeinert die [einzelnen Machtigen,] die
Trumps dieser Welt und Ubersieht, dass sich weltweit Hunderttausende fur die
Rettung der Natur, des Klimas engagieren. [...] Und er Ubersieht et-was, das die
Geschichte immer wieder gepragt hat: Die Fahigkeit von Menschen, sich selbst zu
Uberraschen und die Zukunft unerwartet zu verandern.“ (Petra Pinzler, in: Die
ZEIT, Nr. 54, 17.12.25, 6)

Nun, Jeremia ware vielleicht nicht ganz so hoffnungsvoll, was die Fahigkeiten des
Menschen betrifft. Aber auch er ist kein Untergangsprophet. Vielleicht ist sogar
seine Hoffnung radikaler, weil er den Ursachen der Durre, der Trauer, der Klima-
katastrophe noch tiefer auf den Grund geht und noch radikalere Fragen stellt.
Jeremia sieht das Leiden der Hirschkuh, des Wildesels, der Schakale. Alles keine
Nutztiere, sondern wilde Tiere, die wichtig sind fur die Artenvielfalt. Schakale wer-
den daruber hinaus in biblischer Zeit sehr geflirchtet. Sie leben am Rande der

Waste, in grossen Ru-, und erobern zerstortes Kulturland nach Kriegen, wohnen



dann in den Ruinen der Stadte. Ihr Geheul wird manchmal zum Sinnbild mensch-
licher Klage und menschlicher Hilferufe. Wenn also selbst Schakale unter der
Durre leiden, dann besteht kaum noch Hoffnung. Schakale schnappen sie nach
Luft, ihre Augen sind erloschen. So beschreit Jeremia das Lei-den dieser Tiere.
Und dann bringt er dieses Leid der Kreatur mit dem Menschen in Verbindung:
Unsere Vergehen zeugen gegen uns. [...] Oft sind wir treu-los gewesen, wir haben
gesuindigt.

Unser Vergehen — Treulosigkeit — Stinde.

Stichworte, die wir in der Klimadebatte wohl seltener horen. Zwar wissen die meis-
ten um den menschengemachten Klimawandel — aber von ,Sinde' wagt kaum je-
mand zu sprechen. Sunde - ein Wort, das tunlichst vermieden wird, sogar in Kirche
und Theologie. Dabei bedeutet dieses viel geschmahte und ja, leider oft auch
missbrauchte und falsch verstandene Wort nichts anderes als ,Treulosigkeit'.
Sunde bedeutet, den anderen Menschen, sich selbst und Gott untreu zu sein, sich
von ihnen abzuwenden, die Gaben und Talente, die Gott uns geschenkt hat, zu
missachten, seine gute Schopfung mit Flssen zu treten. Jeremia kann die Bedro-
hung von Natur und Schépfung nicht anders wahrnehmen als gleichzeitig, tUber
die Abgrinde des Menschseins, tUber unsere Schuld nachzudenken. Denn nur mit
der Einsicht in die eigene Verfehlung und Treulosigkeit beginnt das Heilwerden,
der Heilungsprozess. Und nur mit der Umkehr und mit neu zu lernen-dem Respekt
vor Gott, dem Besitzer dieser Erde — auch der unterirdischen Schatze — ist die
Selbsterkenntnis aussichtsreich.

Die Selbstreflexion und die Umkehr sind aber nur der Anfang. Sie wirden in der
Verzweiflung enden, wenn nicht das zweite folgen wirde, das Aus-Sich-Heraus-
kommen, die Anrede, das DU:

Du, Hoffnung Israels, sein Retter in der Zeit der Not! Warum bist du wie ein Frem-
der im Land und wie ein Wanderer, der einkehrt, nur um zu iibernachten? Warum
bist du wie ein Hilfloser, wie ein Held, der nicht helfen kann? Du bist doch in unse-

rer Mitte, Herr, und dein Name ist ausgerufen lber uns! Verlass uns nicht!



Zweimal DU, zweimal WARUM. Beides gehort zusammen. Beides gehort ins Ge-
bet. Jeremia wendet sich an Gott, an das geheimnisvolle DU, an den, der Hoffnung
und Rettung ist. Und gleichzeitig fordert er ihn heraus, schleudert ihnm die schein-
bar frechsten Fragen entgegen: WARUM? Warum bist du hilflos? Warum kannst
du nicht helfen? Warum wendest du dich wieder von uns ab, bleibst nicht bei uns,
hilfst uns nicht?

Das sind eben gerade keine sundhaften Fragen, sondern sie sind Ausdruck der
Treue. Gott treu zu bleiben heisst nicht, immer demutig, untertanig, scheinbar
fromm zu sein, sondern alles, was wir nicht verstehen kbnnen, was uns wutend,
verzweifelt macht, ihm hinzuschreien, ja ihn herauszufordern, zu ihm zu klagen.
Wo auch immer in der Bibel die Warum-Frage gestellt wird, ist es eine Frage im
Gebet. Eine Frage in der zweiten Person, in der An-rede. Keine allgemeine welt-
anschauliche Frage, wie sie in der Neuzeit von den Philosophen seit der Auklarung
gestellt wurde: Warum lasst der gute Gott das Leiden zu? Warum schreitet Gott
nicht ein gegen Ungerechtigkeiten? Diese Fragen sind notwendig und wich-, aber
es ist aussichtsreicher, wenn nicht Uber Gott geredet und gefragt, sondern zu ihm
geredet, wenn wir nicht Uber ihn klagen und uns von ihm abwenden, sondern wenn
wir ihn selbst anklagen, herausfordern, ihm unsere Not hinschreien:

Warum hast du mich vergessen?

Warum muss ich so traurig gehen? So fragt auch der Psalmist.

Und Jeremia: Warum bist du, Gott, wie ein Fremder im Land [...] Warum bist du
wie ein Hilfloser, wie ein Held, der nicht helfen kann?

Und wir erinnern uns an das letzte Gebet von Jesus am Kreuz: Mein Gott, mein
Gott, warum hast du mich verlassen?

Was ist die Antwort auf all diese Fragen? Gibt es Uberhaupt Antworten? Wahrend
der Psalmist ganz bei sich bleibt, seine eigenen, persodnlichen Leiden Gott hin-
schreit, geht es dem Propheten um die Stadt, das Volk, also um die Politik, die

aussere Welt, das Zusammenleben.



Das Buch Jeremia kreist um die Zerstorung Jerusalems durch die Babylonier im
Jahr 587/86 v. Chr., um die Fragen, ob die Katastrophe hatte vermieden werden
konnen, warum Gott nicht eingegriffen hat.

Eine einfache Antwort gibt weder Jeremia noch ist sie in der ganzen Bibel zu fin-
den. Die Antwort ist vielleicht eher ein Trotz, ein Dennoch, das wiederum im Gebet
laut wird: Du bist doch in unserer Mitte, Herr, und dein Name ist ausgerufen (iber
uns! Verlass uns nicht! Im Neuen Testament dauert es nach dem Kreuzestod Jesu
drei Tage, bis Gott antwortet. Und auch der Apostel Paulus tastet der Antwort vor-
sichtig nach: Denn wir sind gerettet auf Hoffnung hin. Die Hoffnung aber, die man
sieht, ist nicht Hoffnung.

Wir sehen nichts. Weder ein grosses Licht noch einen Hoffnungsschimmer. Ge-
rade am An-fang dieses neuen Jahres haben wir wieder das Gefuhl, dass eher
alles immer schlimmer wird. Aber wir beten, wir kdnnen rufen: Du bist doch in un-
serer Mitte! Und: Wir sind gerettet auf Hoffnung hin.

Aller Durre, aller Trauer, allen Zweifeln und Verzweiflungen entgegen steht das:
Du bist...! Wir sind gerettet...

Halten wir daran fest! Lassen wir Gott nicht los, rufen wir ihn um Hilfe an: Verlass
uns nicht! Legen wir diese Erde, die Menschheit dem hin, der in unserer Mitte ist,
dessen Name Uber uns ausgerufen ist. Er hat die Menschen seit altersher immer
wieder Uberrascht, der Geschichte immer wieder neue, hoffnungs-volle Wege ge-
geben.

Und so mochte ich den zitierten Zeitungsartikel nur ganz leicht, aber entscheidend
abwandeln: Nicht bei uns Menschen, wohl aber bei Gott liegt die ,Fahigkeit[... und
der Wille, uns immer wieder heilsam] zu Uberraschen und die Zukunft unerwartet
zu verandern.”

Und sein Friede, der hbher und weiter reicht als all unser Verstehen, bewahre un-
sere Herzen und Sinne in Jesus Christus, der nicht von Gott verlassen wurde son-

dern am dritten Tag auferstanden ist und lebt. Amen.



